La comunicazione del progetto pastorale come via per stimolare la corresponsabilita ecclesiale

Alvaro Granados Temes

1. Comunione, comunita e corresponsabilita ecclesiale

Il titolo della relazione e chiaro*. Forse meno chiare le motivazioni. Perché parlare del
progetto pastorale come via per stimolare la corresponsabilita nella Chiesa? Un motivo c’é. Malgrado
siano passati 50 anni dal Concilio e dalla sua autorevole chiamata al risveglio dei laici, nelle nostre
comunita cristiane non si percepisce ancora una risposta soddisfacente; sono pochi, una minoranza, i
cristiani che sentono vivamente questa corresponsabilita. Le cause di questa mancanza sono diverse e
complesse, e noi vogliamo focalizzare la nostra attenzione su un aspetto del problema spesso
disatteso. E la questione del collegamento fra 1attivazione di questa corresponsabilita e I’esistenza di
vere comunita ecclesiali. L’intenzione € presentare il progetto pastorale come via per la costruzione di
comunita cristiane feconde e quindi come strada per I’attivazione di corresponsabilita ecclesiale dei

singoli battezzati.

Innanzitutto ricordiamo che il Concilio disegnava come cornice adeguata per il risveglio della
corresponsabilita, la “ecclesiologia di comunione”, cioé una comprensione della Chiesa come un
popolo la cui unita deriva dalla comunione trinitaria, in quanto che «il supremo modello e il principio
di questo mistero ¢ 1’unita nella Trinita delle Persone di un solo Dio Padre e Figlio nello Spirito
Santo».® A questa communio divina & chiamato a partecipare ogni uomo, non isolatamente, ma
attraverso la communio ecclesiale, che € come una apertura alla communio divina, cioé lo strumento o
sacramento con cui la Trinita sulla terra unisce ogni uomo a sé.? Questa doppia dimensione, verticale e
orizzontale, della comunione ¢ la linfa che sostiene ogni esistenza ecclesiale, e quindi la molla che fa
scattare la missione del battezzato e il senso di corresponsabilita ecclesiale. La comunita ecclesiale
concreta € uno dei luoghi dove si concretizza questo intreccio fra communio divina e umana: €
strumento attraverso cui I’'uomo acquista la consapevolezza di avere la missione ecclesiale che ha

ricevuto nel battesimo.

Vorrei quindi articolare la mia riflessione a partire da un rapporto che mi sembra

consequenziale: alla poverta di vissuto comunitario nelle nostre comunita cristiane segue una

* Comunicazione pronunciata nella Pontificia Universita della Santa Croce, il 24 ottobre 2012, nel contesto della Giornata
di studio sulla Corresponsabilita e il Diritto patrimoniale canonico, organizzata dal Gruppo di ricerca interdisciplinare
CASE (Corresponsabilita, Amministrazione e Sostegno economico alla Chiesa).

! Concilio Vaticano I, Decr. Unitatis redintegratio, 21 novembre 1964, 2.

2«1 popolo messianico (...) costituito da Cristo per una comunione di vita, di carita e di verita, & pure da lui assunto ad
essere strumento della redenzione di tutti e, quale luce del mondo e sale della terra (cfr. Mt 5,13-16), € inviato a tutto il
mondo», CONCILIO VATICANO Il, Cost. dogm. Lumen Gentium, 21 novembre 1964, 9.

1



insufficiente corresponsabilita ecclesiale nei membri delle comunita. Per stimolare la corresponsabilita
una via imprescindibile e edificare la comunita. Si parte dalla constatazione che le nostre comunita
(piu concretamente le parrocchie) difettano oggi di elemento comunitario. Lo segnalava Benedetto
XVI in un discorso alla Diocesi di Roma: «Troppi battezzati non si sentono parte della comunita
ecclesiale e vivono ai margini di essa, rivolgendosi alle parrocchie solo in alcune circostanze per
ricevere servizi religiosi. Pochi sono ancora i laici, in proporzione al numero degli abitanti di ciascuna
parrocchia che, pur professandosi cattolici, sono pronti a rendersi disponibili per lavorare nei diversi
campi apostolici».®> La mancanza di senso di appartenenza ad una comunitd ecclesiale sfocia, in
maggior 0 minor misura, in una perdita dell’identita stessa dell’essere cristiano e quindi in un povero

senso di corresponsabilita missionaria.

La radice di questo problema é simultaneamente culturale ed ecclesiale. Infatti, come indicava
Benedetto X VI, € da segnalare una insufficiente comprensione dei concetti chiave di Popolo di Dio e
Corpo di Cristo come immagini che racchiudono il mistero della Chiesa. Persiste cosi «la tendenza a
identificare unilateralmente la Chiesa con la gerarchia, dimenticando la comune responsabilita, la
comune missione del Popolo di Dio, che siamo in Cristo noi tutti. Dall’altra, persiste anche la
tendenza a concepire il Popolo di Dio secondo un’idea puramente sociologica o politica, dimenticando
la novita e la specificita di quel popolo che diventa popolo solo nella comunione con Cristo».*

Ma la radice del problema emerge anche dalla modificazione del rapporto del soggetto con le
istituzioni sociali che dovrebbero sostenere la sua identita. Il soggetto rifiuta le appartenenze forti per
poter affermare la propria liberta senza rendersi conto che cio equivale a togliere il ramo su cui si €
seduti.” Con cid la religiosita finisce per essere vissuta in un modo individualistico esasperante.
All’istituzione viene assegnato un ruolo fortemente pragmatico provocando un impoverimento
dell’elemento comunitario, solo accettato nella sua utilita immediata. Questo fenomeno produce
comunita cristiane funzionali che assomigliano ad “agenzie di servizi religiosi”, determinate dalla
legge dell’offerta e della domanda, dove il prete acquista il ruolo di funzionario, al quale purtroppo,

inconsapevolmente, talvolta acconsente.®

Il problema riguarda la stessa missione della Chiesa, fortemente penalizzata

dall’impoverimento del suo vissuto comunitario. Bisogna tener presente che, come ricorda

¥ BENEDETTO XVI, Discorso di apertura del convegno pastorale della diocesi di Roma sul tema: Appartenenza ecclesiale
e corresponsabilita pastorale (26 maggio 2009): «Insegnamenti» V71 (2009) 903.
4 -

Ibidem.
® Cfr. S. LANZA, La inculturacion de la fe, hoy, in J. SESE — R. PELLITERO (dir.), La transmision de la fe hoy, Eunsa,
Pamplona 2008, 107.
® Cfr. S. LANZzA, La parrocchia in un mondo che cambia, Ocd, Roma 2003, 31-33.



I’ecclesiologia di comunione, il vero soggetto e artefice dell’azione ecclesiale & la Chiesa’ come corpo
organico, dove le diverse membra contribuiscono, ognuno nel modo proprio, alla vitalita del corpo. La
missione della Chiesa, I’evangelizzazione, la nuova evangelizzazione, «non € mai opera di navigatori
solitari»,® ma & sempre azione del Corpo ecclesiale. L opera del singolo (anche del parroco) & sterile
quando non & veramente inserita nella comunione ecclesiale, poiché «il tralcio non puo portar frutto da
se stesso se non rimane nella vite» (Gv 15,4). Quelle difficolta strutturali di cui stiamo parlando
bloccano I’attivazione di vere comunita ecclesiali e vanno considerate un ostacolo alla vita della
Chiesa: ¢ facile costatare che dove la vita comunitaria € povera, i frutti apostolici sono scarsi, e invece
dove il vissuto comunitario € intenso (ad esempio, fra alcuni movimenti) ci sono buoni frutti. Per
questo motivo diventa una urgenza pastorale ricostruire «il tessuto cristiano delle comunita
ecclesiali»,’® trovare delle vie per edificare comunita dove si viva veramente la comunione ecclesiale,
dove i cristiani si chiamino fratelli fra di loro e assumano in modo personale e comunitario le
responsabilita ecclesiali che spettano loro come battezzati.

In sintonia con le proposte contenute nel citato discorso di Benedetto XVI,*

in questa
relazione viene suggerita la seguente via per edificare la comunita ecclesiale: I’elaborazione di un
progetto pastorale attraverso un contesto comunicativo trasparente. Come cercheremo di mostrare, il
progetto pastorale pud diventare spazio concreto di attivazione di tutte le componenti del corpo
ecclesiale in un luogo (ad esempio, in una parrocchia) e quindi momento qualificato perché i singoli
assumano la propria responsabilita ecclesiale, collegandosi in modo armonico con gli altri membri del

corpo ecclesiale.

Piu concretamente ci soffermeremo a spiegare che, affinché I’elaborazione del progetto
compia questa funzione, risulta assolutamente necessario che la sua elaborazione avvenga in modo
trasparente, cioé che lungo tutto il processo di elaborazione chi ha la funzione direttiva (di solito il

parroco) agisca con la massima chiarezza.

2. 1l progetto pastorale

Non é la nostra intenzione spiegare qui cosa Sia un progetto pastorale, né quale sia la

metodologia piu adeguata alla sua elaborazione. Rinviamo alla ricca bibliografia prodotta negli ultimi

" CoNCILIO VATICANO I, Lumen Gentium, 9: «Il popolo messianico [...], costituito da Cristo per una comunione di vita, di
carita e di verita, € pure da lui assunto ad essere strumento della redenzione di tutti e, quale luce del mondo e sale della
terra (cfr. Mt 5,13-16), € inviato a tutto il mondo».

® CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Comunione e comunita missionaria, Elledici, Roma 1986, 15.

% GIOVANNI PAOLO Il Es. ap. Christifideles laici, 34: AAS 81 (1989) 455.

10 BENEDETTO X VI, Discorso di apertura del convegno pastorale della diocesi di Roma: «Prodigatevi pertanto a ridar vita
in ogni parrocchia, come ai tempi della Missione cittadina, ai piccoli gruppi o centri di ascolto di fedeli che annunciano
Cristo e la sua Parola, luoghi dove sia possibile sperimentare la fede, esercitare la carita, organizzare la speranza».

3



decenni sulla tematica.'! Ci preme invece chiarire che, pur essendo vero che la complessita del mondo
attuale ha messo in primo piano la necessita di progettare I’azione ecclesiale della comunita cristiana,
tuttavia in ambito ecclesiale la programmazione non obbedisce a motivi di efficienza, ma «é questione
di fede».'? Infatti, il progetto risponde innanzitutto alla consapevolezza che Iavvenire dell’'uomo &
adventus, cioé dono di Dio che agisce nella storia. Ma immediatamente aggiungiamo che Dio chiede
all’uomo di assecondarlo scoprendo la sua volonta nei segni dei tempi, collaborando quindi tramite un
agire umano responsabile, adeguato al contesto e coerente con i disegni divini.*® Attraverso la
progettazione la comunita cristiana “facilita” e “promuove” I’agire di Dio in un luogo e in un
momento dato. Con essa la comunita si mette in ascolto della volonta divina, la discerne e la

asseconda.

3. 1l progetto contribuisce all’edificazione della comunita

Tramite il discernimento la Chiesa e i cristiani hanno sempre fatto opera di progettazione.
Anzi, attraverso I’opera di discernimento comunitaria, realizzata nei concili, sinodi e capitoli, i
cristiani scoprono che il vero soggetto dell’azione ecclesiale € la comunita che si mette in ascolto della
volonta di Dio: «abbiamo deciso, lo Spirito Santo e noi» (At 15,28), dice la chiesa primitiva alla fine
del concilio di Gerusalemme. | cristiani hanno sempre capito che & nell’ascolto delle diverse
componenti della comunita, tramite una saggia opera di discernimento, che viene colta la voce dello
Spirito e viene capita la sua volonta, poiché «dove sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in
mezzo a loro» (Mt 18,20). Invece, quando il cristiano diventa protagonista unico, li «il tralcio non puo
portar frutto» (Gv 15,4). Detto piu esplicitamente, quando i cristiani si mettono insieme per scoprire il
“da fare”, scrutando la volonta di Dio, allora la voce di Dio si fa sentire chiara e i cristiani si scoprono
Corpo vivo animato dallo Spirito di Gesu. In questo senso diciamo che il progetto contribuisce

all’edificazione della comunita.

Come si e fatto notare, in un contesto di “ecclesiologia di comunione” due sono le note

distintive della struttura del Corpo ecclesiale: la comune uguaglianza dei suoi membri e la loro

1 Cfr. F. FLORIS, Indicazioni per una strategia pastorale, «Note di pastorale giovanile» 15 (5/1981) 49-64; C. FLORISTAN,
Planificacion pastoral, in C. FLORISTAN-J.J. TAMAYO (ed.), Diccionario abreviado de pastoral, Verbo Divino, Estella
1988, 361; M. MIDALI, Progettazione pastorale, in M. MIDALI-R. TONELLI, Dizionario di pastorale giovanile, Elledici,
Leumann, Torino 1989, 785-793; C. RIVA, E possibile una programmazione pastorale?, «Orientamenti pastorali» 42 (8-
9/1994) 45-46; F. PERADOTTO, | progetti pastorali delle parrocchie. Lettura critica e discernimento pastorale,
«Orientamenti pastorali» 44 (2/1996) 29-45; S. GANDOLA, Programmazione pastorale in Italia, «Orientamenti pastorali»
40 (8/1992) 70-80.

123, LANzA, Convertire Giona, Ocd, Roma 2005,103.

13 GlovaNNl PaoLo II, Udienza generale del 19 novembre 1997: «Insegnamenti» XX/2 (1997) 832: «L’avvenire
dell’'uomo ¢ anzitutto futuro di Dio, nel senso che solo lui lo conosce, lo prepara e lo realizza. Egli, certo, richiede e
sollecita la cooperazione umana, ma non cessa per questo».

4



diversita, dove anche la diversitd & condizione dell’unita organica del Corpo.** Il progetto di cui
stiamo parlando tiene conto di queste esigenze e con cio rafforza la coesione ecclesiale. In concreto, in
ambito ecclesiale un progetto mai puo seguire il modello “discendente” (in senso assoluto), cioe
quello elaborato da un leader, da un gruppo, da una élite. Invece, coinvolgendo tutti, il progetto
consolida la persuasione della uguale dignita e quindi della corresponsabilita di tutti i battezzati. E
nemmeno il progetto potrebbe seguire il modello “democratico-assembleario”, bensi dovra cogliere la
diversita di ruoli, funzioni, carismi e ministeri, diversificando con cio il grado di coinvolgimento dei

membri, assegnando ad esempio nella sua elaborazione un ruolo direttivo al ministero ordinato.

In questo modo, a livello operativo I’elaborazione e attuazione del progetto fa scattare delle
dinamiche comunicative all’interno di una comunita che producono il frutto maturo di un consapevole
coinvolgimento dei singoli nell’edificazione della Chiesa. In esso il singolo cristiano impara in modo
molto concreto ad assumere la Chiesa come cosa propria, il che fa nascere in lui la coscienza di essere
battezzato e quindi depositario della missione di Cristo, e ci0 permettera ovviamente una attuazione

della missione che oltrepassa i limiti del progetto pastorale.

Si supera cosi I’insidiosa deriva individualistica delle nostre comunita di cui abbiamo parlato
prima. Da una parte perché attraverso il coinvolgimento in un progetto fatto proprio, il singolo si sente
membro vivo, attivo e responsabile della comunita cristiana. La comunita diventa per lui veramente
Chiesa, cioé “sacramento di salvezza”, luogo di incontro personale con Dio da cui parte il suo
impegno apostolico.' Ma soprattutto perché attraverso il progetto la stessa comunita pud assumere un
profilo veramente comunitario. E necessario superare il carattere decisamente minimalista di tante
parrocchie, dove il rapporto fra i diversi membri (fra il parroco e il singolo parrocchiano, o fra i
parrocchiani tra loro) é funzionale ad una prestazione d’opera e quindi omologabile al rapporto
funzionario-consumatore. Il progetto pastorale, come abbiamo visto, permette di scoprirsi membri
dello stesso Corpo di Cristo, dove tutti «siamo membri gli uni degli altri» (Rm 12,5), tutti Popolo di
Dio che cammina nella storia, una storia che accomuna e che viene interpretata come chiamata di Dio
e che nel discernimento comunitario del progetto diventa “compito” che Dio affida alla comunita

ecclesiale.®

4. La trasparenza nel progetto pastorale

4 GlovANNI PAOLO I, Es. ap. Christifideles laici, 20: AAS 81 (1989) 425: «La comunione ecclesiale si configura come
una comunione “organica”, analoga a quella di un corpo vivo e operante: essa infatti, & caratterizzata dalla compresenza
della diversita e della complementarieta delle vocazioni e condizioni di vita, dei ministeri, dei carismi e delle
responsabilita».

15 Cfr. CoNncILIo VATICANO II, Cost. dogm. Lumen Gentium, 1. 9. 48; IDEM, Cost. past. Gaudium et spes, 7 dicembre
1965, 45.

18 Cfr. GIovANNI PAOLO Il Es. ap. Pastores dabo vobis, 10: AAS (1992) 671.



Come abbiamo visto, il progetto avvia un processo di tipo comunicativo, e per tale motivo per
essere efficace dovra essere il piu trasparente possibile. Parallelamente, perché sia veramente
ecclesiale il soggetto del progetto dovra essere la comunita ecclesiale, nella sua strutturazione unitaria
e diversificata. Quindi la trasparenza del progetto esige un alto grado di chiarezza soprattutto da parte
di chi ha in esso il ruolo di guida della comunita, che nella Chiesa corrisponde al ministero ordinato.

Negli ultimi decenni abbiamo assistito ad una forte proliferazione di attivita progettuali
all’interno delle nostre comunita e non possiamo nascondere che in molti casi questa «febbre di
progettazione» ha provocato forte disaffezione nell’ambiente ecclesiale.'” Siamo convinti che uno dei
motivi di questa stanchezza si trova proprio nella mancanza di trasparenza nella elaborazione dei
progetti: progetti che non manifestano con chiarezza le motivazioni di fondo o che nascondono i
risultati ottenuti, non giovano all’edificazione del corpo ecclesiale, anzi possono essere la causa di

ulteriori divisioni, malcontenti e gelosie all’interno delle comunita.

Mossi da questa persuasione, cercheremo qui di individuare alcuni accorgimenti necessari
affinché il processo di elaborazione e di attuazione del progetto raggiunga un alto livello di chiarezza.
Fisseremo il nostro sguardo su due dei momenti piu tipici della progettazione pastorale, cioé la presa

delle decisioni e il momento di esame o verifica degli obiettivi.

5. La decisione pastorale

Il discernimento comunitario prima o poi cristallizza nella presa di decisioni da mettere in
pratica. Infatti, il credente e la comunita «coglie nella situazione storica e nelle sue vicende e
circostanze non un semplice “dato” da registrare con precisione, di fronte al quale é possibile rimanere
nell’indifferenza o nella passivita, bensi un “compito”, una sfida alla liberta responsabile sia della

singola persona che della comunita».*®

Nella presa di decisioni la comunita e i singoli credenti si assumono delle responsabilita,
diventano corresponsabili della missione ecclesiale. Ma perché cio avvenga € necessario che la
decisione sia presa secondo le esigenze del discernimento evangelico, cioé in un contesto di preghiera
e di ascolto delle diverse componenti della comunita. Ovviamente ogni componente interviene
secondo il proprio ruolo ecclesiale e la propria competenza personale: ministeri (ordinati o non),
soggetti depositari di particolari carismi, esperti in ambiti profani, educatori e genitori, studiosi e

profani. Come si vede «il quadro di riferimento e I’ecclesiologia di comunione: una Chiesa che si

7 Cfr. E. CARUSO, Rapporto tra programmazione pastorale e rinnovamento della Chiesa, «Orientamenti pastorali» 54
(11/2006) 65-68.
'8 GlovANNI PAOLO I, Es. ap. Pastores dabo vobis, 10: AAS (1992) 672.



comprende e agisce di comunicazione e di intesa, che articola le funzioni e partecipazioni secondo una

dinamica di scambio pluriforme e di tipo sinodale».*

Partendo dalla convinzione della presenza dello Spirito nella comunita, 1’opera di
discernimento esige una solida maturita sapienziale, che non si sottrae alla faticosa opera del lavoro
insieme, che cerca di superare le differenze e gli inevitabili conflitti, e che diffida prudentemente del
proprio criterio. Quindi la decisione si raggiunge grazie ad una alta qualita morale dei membri della

comunita che sgorga in un ambiente di massima trasparenza e di liberta interiore.

Le difficolta di mettere in opera questa attivita di discernimento possono scoraggiare molti,
spingendoli verso forme di attuazioni forse piu pragmatiche e concrete, ma che si pagano a caro
prezzo: infatti, il “decisionismo”, I’affidare le responsabilita decisionale ad una o poche persone, puo
sembrare a volte una doverosa scorciatoia, ma a lungo andare provochera un indebolimento del

carattere comunitario ed ecclesiale del gruppo.

Piu insidiosa ancora risulta la strada che imbocca la presa di decisioni senza una
partecipazione sincera. Cio avviene di solito in modo quasi inconsapevole, ma rivela negli agenti
mancanza di fiducia negli organismi di partecipazione ecclesiale. Per evitare atteggiamenti del genere
sarebbe sufficiente assumersi ’onere di esaminare in modo pubblico e manifesto i motivi che
giustificano le decisioni, tramite alcune semplici domande: perché si € arrivato a questa decisione?
Non era meglio quest’altra? In modo particolare, la trasparenza esige di trovare un collegamento tra
I’analisi della situazione fatto comunitariamente e il contenuto delle decisioni. Vale a dire: risponde
questa decisione alla interpretazione della situazione che ¢ stata compiuta insieme, oppure no? C’é un
chiaro collegamento fra il “da fare” e i problemi individuati prima? E stato esplicitato questo
collegamento? Se non vengono evidenziati questi elementi nasce il sospetto, la sfiducia. La proposta
di decisioni deve fare lo sforzo coraggioso di dichiarare eventuali interessi mascherati, per dimostrare
senza ritrosia la limpidezza di intenzioni. E se e possibile — e risultera sicuramente opportuno — la
proposta decisionale dovra anche esplicitare la praticabilita delle decisioni: & coerente questa
decisione con le risorse di questa comunita? Come verra messa in pratica? Chi lo fara? Anche quando
I mezzi a disposizione sono palesemente sproporzionati per gli obiettivi prefissati e la decisione si

affida ai mezzi soprannaturali — com’é opportuno che avvenga — sara molto conveniente dichiararlo.

Tutta questa prodigalita di particolari da chiarire potrebbe sembrare noiosa. Non lo sara se si
comprende la sostanza di quanto intendiamo dire: si tratta cioe di assumere un atteggiamento di

trasparenza, di sincera condivisione, di comunione senza “ma” e senza “tuttavia”. Responsabile di

19 |_anzA, Convertire Giona, 122.



acquisire questa purezza di intenzioni — lo ribadiamo — € in primo luogo il parroco o chi in ogni caso

abbia il compito di guida della comunita.

Quando veramente tutte queste domande vengono accuratamente esplicitate e
convenientemente soddisfatte in un contesto di comunione e partecipazione, allora la comunita
diventa il soggetto dell’agire, viene costruita la comunione ecclesiale. E i singoli cristiani, ben inseriti
in una comunita, diventano corresponsabili della decisione e della sua attuazione, e quindi

corresponsabili della missione della Chiesa.

6. La verifica pastorale

La verifica pastorale puo risultare alle volte un’esigenza scomoda, e spesso disattesa, della
progettazione pastorale. Pud essere definita come il momento in cui viene esaminata I’efficacia
dell’azione pastorale e risponde alla seguente domanda: quali esiti ha avuto la decisione pastorale? Ha
prodotto i risultati attesi?

Senza una adeguata verifica c’e il rischio che tutto il lavoro precedente sia ridotto a mero
autocompiacimento: un progetto di facciata, pieno di buone parole e di luoghi comuni, ma senza un
effettivo controllo operativo. In tale caso, il progetto scade in strumento per coprire le apparenze, ma
non contribuisce né a realizzare la missione ecclesiale né a costruire una vera comunita, e alla fine
provoca solo disinteresse. Una verifica trasparente, onesta e coraggiosa vuole evitare questo rischio.

Ma come dovrebbe essere fatta la verifica in ambito pastorale?

Innanzitutto & doveroso ricordare che, pur essendo vero che in ambito pastorale la verifica
avverte la tendenza moderna a fare bilanci e alla valutazione dei risultati, tipica del mondo aziendale,
tuttavia essa & una esigenza gia presente nel Nuovo Testamento: «Esaminate ogni cosa, tenete cio che
e buono» (1Ts 5,19), chiede Paolo ai cristiani di Tessalonica. La prassi della verifica accompagna sin
dagli origini la vita delle comunita cristiane e manifesta la consapevolezza di essere corresponsabili

con Dio nell’instaurazione del Regno.

Cio nondimeno non sono poche le obiezioni che si avanzano contro I’opportunita di fare
verifiche in ambito pastorale. Soprattutto questa: che senso avrebbe parlare di successo o di
insuccesso pastorale quando al centro dell’esistenza cristiana c’é lo scandalo della Croce? E legittima
la pretesa di verifica dell’agire ecclesiale, che e sempre azione dello Spirito «che soffia dove vuole»
(Gv 3,8)? Quali criteri abbiamo per misurare I’azione spirituale di Dio nelle anime? In realta queste
obiezioni sono legittime, ma piu che fermare la verifica pastorale, la qualificano. L’azione ecclesiale &

di natura simultaneamente divina e umana, come il Verbo incarnato, che € il suo analogato

8



principale.?® Quindi & ugualmente riduttivo sia limitare la verifica ai suoi risultati empirici, sia
bloccarla in partenza come se fosse una realta invisibile e del tutto inafferrabile. Sia I’empirismo
pastorale che certe posizioni di vago spiritualismo celano un impianto ecclesiologico fuorviante, che

non puo giovare all’azione ecclesiale.

Di conseguenza la verifica in ambito pastorale dovra rispettare la natura dell’azione ecclesiale,
che, come altri fenomeni interiori, va valutata tramite indicatori indiretti, con I’apporto sempre piu
affinato degli strumenti messi a disposizione dalle scienze umane. Ovviamente non si ferma alla
constatazione del dato empirico, ma nemmeno lo sottovaluta, poiché coglie in essi elementi da
integrare, tramite la fede, in un attento discernimento evangelico. La verifica tiene nel massimo conto
la realtad ma non la interpreta in termini materialisti o empiristi.>* Con essa la comunita raggiunge una
visione profonda e abbastanza reale dell’insieme, che non ha la pretesa di avere I’ultima parola,
poiché rimane sempre prudentemente aperta alle indicazioni dello Spirito Santo. La verifica quindi
riveste un forte carattere formativo e sapienziale, cioe fornisce alla comunita slancio apostolico e una
mentalita responsabile e credente, aiutandola ad interiorizzare le dinamiche dell’azione pastorale e

sottraendola all’empirismo e all’attivismo, ma anche all’inerzia e alla passivita.

In modo simile a quanto gia detto sulla decisione, anche la verifica avviene in un contesto di
discernimento evangelico e quindi per suscitare corresponsabilita ecclesiale ha bisogno di essere
realizzata in un clima di chiarezza e di partecipazione trasparente. Ma piu in concreto, se non si tratta
di misurare la quantita, I’aspetto empirico, allora cosa occorre verificare? Qual € il suo oggetto e in
che senso vogliamo che sia una operazione il piu trasparente possibile? Ecco il nocciolo della
questione: determinare I’oggetto della verifica. Per individuarlo correttamente e necessario tener conto
della natura simultaneamente divina e umana dell’azione ecclesiale, sottomessa quindi alle dinamiche
di ogni realta storica ma anche informata dalla fede. Percio I’oggetto della verifica riguarda soprattutto
I’impostazione di fondo dell’azione ecclesiale, allo scopo di renderla piu adeguata possibile alla
situazione storica. La questione che pone la verifica non é se siano stati raggiunti risultati numerici,
ma piuttosto quest’altra: gli interventi pastorali realizzati sono stati i piu adeguati in queste
circostanze, oppure ci sarebbero stati altri interventi pastoralmente piu adeguati allo scopo

dell’evangelizzazione? Probabilmente per poter rispondere a questa domanda la verifica dovra partire

20 Cfr. Lumen Gentium, 8.
21 SiINoDO DEI VESCOVI 1980, Post disceptationem, citato in LANZA, Convertire Giona, 144:«La Chiesa non si sottomette
al dominio delle grande cifre. Essendo al seguito di Cristo Signore cerca la verita, non il numero; ascolta la coscienza, non
il potere, e in questo modo difende anche i deboli e i disprezzati. Per queste ragioni, il “senso della fede” non puo essere
dedotto solo dalle indagini di opinione e dalle statistiche, benché tali cognizioni rivestano la loro importanza per la Chiesa
ai fini di una migliore ricerca della verita, di una corretta impostazione dell’attivita pastorale e dell’esplorazione dei segni
dei tempi».

9



dal dato numerico, ma non fermarsi li, deve andare oltre. Stimolata da questi dati ci si interroga

coraggiosamente sulla qualita “pastorale” dell’operato.

Si chiede ad esempio se il motivo dell” “insuccesso” (oppure del “successo”) non e da
attribuirsi ad una insufficiente conoscenza della situazione. E non ha paura di riconoscere che forse
c’é stata un’analisi della situazione frettolosa e superficiale. Permettera quindi di saggiare la capacita
di incidenza reale di quelle decisioni nella situazione in cui vive la comunita, attraverso questi
interrogativi: le decisioni prese erano adeguate alla situazione? Non risulta manifesto che non si era
raggiunta una sufficiente comprensione della situazione e quindi dell’azione piu adeguata ad essa?
Puo darsi dunque che la verifica esiga una umile inversione di rotta. Cio rechera indubbiamente un
arricchimento alla comunita, sempre piu attenta alla voce dello Spirito, e dunque sempre pitu compatta

nella sua fisionomia ecclesiale.

La chiarezza che chiediamo alla verifica si manifesta anche nella capacita di rendere espliciti
gli obiettivi dell’azione ecclesiale, vagliando ad esempio la connessione e congruita dell’operato con
gli orientamenti pastorali e le decisioni stabilite: perché abbiamo agito in questo modo? Corrisponde
I’operato con quelle decisioni? Cosi la verifica scoprira forse indirizzi che obbediscono a motivazioni
nascoste 0 comunque poco coerenti. Ci si dovra interrogare sui motivi di fondo delle decisioni
pastorali che stanno a monte dell’agire pastorale. E se la verifica & coraggiosa e sincera, si riconoscera
serenamente che le scelte possano aver obbedito all’inerzia ripetitiva del «sempre si € fatto cosi»,
oppure ad una lettura restrittiva dei testi del Magistero. Si scopre che cio che a volte viene canonizzato
come prassi perenne della Chiesa, in realta e una prassi adeguata in un momento storico della Chiesa,

ma meno adeguata nel momento presente.

La verifica sincera pud anche aiutare a smascherare motivazioni di taglio personalistico
nell’attuazione del progetto, oppure il predominio di un gruppo o di una personalita forte, che possono
aver provocato disaffezione in coloro che dovevano attuarlo. Spesso queste tensioni sono causa di un

deterioramento del vissuto comunitario, e quindi di una azione meno ecclesiale, e alla fine sterile.

Forse I’ostacolo piu insidioso della verifica nasce dal rifiuto psicologico di mettersi in
questione: chi ha faticato nella realizzazione di un progetto fallito si rifiuta istintivamente di accettare
che ha shagliato. Spesso é questo il punctum dolens della questione. La verifica solo e possibile
quando c’é purezza di cuore e sincerita nelle intenzioni, e richiede un clima di preghiera e
disponibilita alla conversione. E per finire, la verifica aiuta la comunita ad un esame di coscienza e a
riconoscere che forse c’¢ stata mancanza di fede e di audacia apostolica. Questo esame potrebbe
mettere in evidenza che la “prudenza della carne” ha preso il sopravvento, rallentando con cio I’azione
di Dio.

10



Ecco quindi abbozzata la ragione di fondo del far verifica, che non obbedisce in primo luogo
alla logica dell’efficienza, ma soprattutto ha come scopo rinsaldare la comunione all’interno della
comunita. La progettazione pastorale — e in modo specifico il momento decisionale e la verifica — ¢
luogo concreto dove si costruisce la collaborazione organica fra sacerdozio comune e sacerdozio
ministeriale, dove si impara a lavorare insieme, non per motivi strategici, ma per confermare la
reciproca responsabilita ecclesiale. Attraverso la consultazione e I’esame di coscienza comunitario si
suscita coinvolgimento nella missione della Chiesa e si attiva un processo di interiorizzazione delle
dinamiche caratteristiche dell’azione pastorale. La progettazione diventa cosi un tirocinio ecclesiale di
primo ordine, dove si impara la fiducia, il rispetto reciproco, I’ascolto, la valorizzazione dell’altro
nella sua diversita. Con essa si costruisce una comunita ecclesiale come Popolo di Dio che cammina

in una storia concreta, e come Corpo di Cristo nella sua varieta dei doni e dei carismi.

Nella lettera apostolica Novo millennio ineunte Giovanni Paolo Il ricordava che la
“ecclesiologia di comunione” solo si raggiunge «promuovendo una spiritualita della comunione».?
Occorre allora mettere in rilievo uno degli elementi portanti de questa spiritualita, cioé la sincerita di
spirito ed un contesto comunicativo trasparente nella elaborazione e nell’attuazione del progetto

pastorale della comunita.
Abstract:

Uno dei motivi della stanchezza in cui versano oggi molte comunita cristiane €
I’individualismo religioso con cui molti credenti vivono la fede. Questa situazione blocca in partenza
la spinta missionaria di queste comunita e spesso frena anche il progresso spirituale dei fedeli. Un
contributo per uscire da questa situazione potrebbe essere la messa in pratica di un progetto pastorale,
condiviso e trasparente, come via di ricupero di una spiritualita di comunione che rafforza la

responsabilita ecclesiale del singolo e quindi rinsalda la stessa comunita.

One of the reasons of the weakness of many Christian communities today is the religious
individualism with which many believers live their faith. This situation blocks the missionary zeal of
communities and also the spiritual progress of the faithful. A solution to this problem may be found in
the implementation of a shared and clear pastoral plan, in order to recover a spirituality of communion

which strengthens the ecclesial responsibility of the individual and the community itself.

22 GIOVANNI PAOLO 1, Lett. Ap. Novo millennio ineunte, 43: «Insegnamenti» XX1V/1 (2001) 116.
11



