Comunicazione e partecipazione nella Chiesa:
riflessioni sul ruolo dei laici nella gestione della struttura delle Chiese Particolari

Rev. Prof. Cristian Mendoza
Facolta di Comunicazione Istituzionale
cmendoza@pusc.it
Abstract

L’articolo mette in rilievo lo sforzo compiuto dalla Chiesa dopo il Concilio Vaticano II di
stabilire un dialogo con ogni cultura, che purtroppo non sembra aver ricevuto la dovuta
attenzione. Si tratta, pero, di un dialogo che si & sviluppato percorrendo vie diverse tra loro;
oggi, di fronte alle sfide che la Chiesa affronta in particolare negli Stati Uniti, esso trova un
nuovo canale di sviluppo nel concetto di corresponsabilita (c.d. stewardship). Quest'ultima
riguarda sia l'atteggiamento personale dei fedeli sia le buone [migliori] pratiche (c.d. best
practices) volte allo sviluppo materiale della struttura gerarchica delle Chiese particolari. Alcune
di esse sono indicate nelle conclusioni come risultato del nostro studio, considerate dalla

prospettiva della comunicazione istituzionale della Chiesa.

Abstract

This article underlines the Church’s effort after the Second Vatican Council to establish a dialogue with
each culture, which unfortunately does not seem to have received due attention. This dialogue has
developed in divergent directions. For the Catholic Church facing important challenges today, especially
in the United States, the concept of stewardship has become a new channel for dialogue. Stewardship
involves the personal commitment of the faithful, as well as best practices, aimed at the material
development the local Church’s hierarchical structure. Some of these practices that the study found from
a Church Communications’ perspective are indicated in the conclusion.

Sommario

Introduzione. 1.Lo sviluppo della comunicazione istituzionale della Chiesa seguito al Concilio
Vaticano II. 2.Verso la definizione di corresponsabilita. 3.Strategie per la gestione delle strutture
delle Chiese particolari. 3.1.Comunicazione istituzionale della Chiesa in ambito economico.
3.2.Best practices.

Introduzione

Vorrei anzitutto illustrare brevemente lo sviluppo della comunicazione istituzionale
della Chiesa seguito al Concilio Vaticano II, che mi permettera poi di delimitare cio che
intendo per “corresponsabilita”. La ragione di questo sforzo sta nel fatto che, non di
rado, i concetti di corresponsabilita, partecipazione, comunicazione [relativa alla
partecipazione], ecc. sono scambiati per dei sinonimi, mandando quindi perduta una
parte non banale del dibattito accademico al loro riguardo. Infine, passerd ad
analizzare alcune delle buone [migliori] pratiche (c.d. best practices) adoperate da
importanti strutture gerarchiche della Chiesa negli Stati Uniti, in quanto strumenti per
promuovere la corresponsabilita dei fedeli.

1. Lo sviluppo della comunicazione istituzionale della Chiesa seguito al Concilio Vaticano I1.

I1 Concilio Vaticano II ha ricordato che la Chiesa & “una sola complessa realta
risultante di un duplice elemento, umano e divino”!. Lasciando alla riflessione
teologica il secondo aspetto, faremo riferimento qui alla dimensione umana delle
strutture ecclesiali, che hanno cercato di aggiornarsi in continuita con la tradizione.
L’aggiornamento, infatti, costitul l'idea guida del Concilio Vaticano II, volta a
promuovere il dialogo con ciascuna cultura, allo scopo di aiutare i fedeli a

1 CoNCILIO VATICANO II, Lumen Gentium, n. 8.



sperimentare, accogliere e vivere la loro fede e, in definitiva, contribuire alla stabilita e
allo sviluppo della Chiesa?.

Durante un periodo caratterizzato da incertezze in campo dottrinale, educativo,
di governo etc., le strutture organizzative dovevano cambiare anch’esse per garantire
la possibilita di crescita futura. I padri conciliari, in tal modo, hanno posto le basi per
stabilire un rapporto con gli altri esponenti della vita sociale, culturale e politica, ma
non sembra che la loro offerta di dialogo sia stata presa sufficientemente in
considerazione dalle contropartis.

Sembra, tuttavia, che non si sia trattato di un rifiuto del ruolo della Chiesa né
dell’apertura verso la trascendenza che la fede cristiana innesta nella vita degli
individui¢. E stato rifiutato, piuttosto, di dialogare con la Chiesa in quanto struttura, forse
partendo dal sospetto, che poteva affacciarsi soprattutto tra i pitt indifferenti, che il
Concilio suggerisse un dialogo centrato anzitutto sull’istituzione ecclesiale, intesa, per
di pity, nella sua dimensione umana.

L’apparente riserva & forse dovuta anche al fatto che il senso e la gestione della
dimensione umana della Chiesa non sono facilmente comprensibili dagli attori sociali
ed economici. Gli ultimi pontefici hanno percio rimarcato che il governo della Chiesa
esige la comprensione di una tradizione che e accolta e trasmessa (traditio), ma non
pianificata né sviluppata secondo le nostre regole di comprensione’. La comunicazione
della nostra realta ecclesiale necessita non solo della comprensione delle piti adeguate
strategie di amministrazione (le c.d. best practices), ma anche della consapevolezza di
impegnarsi nella promozione di un’istituzione le cui categorie di azione e di governo
possono apparire rischiose o incalcolabili al mondo economico, sociale e politico®.

Grazie alla riflessione del Concilio Vaticano II, si pud comunque mettere in
evidenza che la comunicazione istituzionale della Chiesa e l’attiva presenza dei fedeli
che ne dovrebbe risultare non sono indirizzate soltanto né principalmente allo
sviluppo materiale dell’istituzione ecclesiale; perché, costruendo una Chiesa [locale]
come comunita autonoma che si regge da sola, si corre il rischio di chiudere i fedeli alla
trascendenza o di rompere l'unita con la tradizione della Chiesa, come si € spesso
verificato nella riforma protestante’. Nelle strutture organizzate di una confessione
cristiana autoreferenziale, infatti, Dio non e necessario per la comunita ma solo per
l'individuo. Se, invece, si considerano le “chiese nazionali” promosse e protette dai
movimenti politici atei (marxisti o materialisti), la loro situazione e parimenti chiusa
alla trascendenza, anche se con un senso funzionale diverso: la Chiesa non & necessaria
per I'individuo, ma solo per la stabilita della comunitas.

2 cfr. GIOVANNI XXIII, Discorso di apertura del Concilio Vaticano II in “AAS” 54 (1962) 785-795.

3 cfr. . ORLANDIS, La Iglesia Catélica en la segunda mitad del s. XX, Palabra, Madrid 1998, p. 59; A. CATTANEO,
Unita e varieta nella comunione della Chiesa locale, Marcianum Press, Venezia 2006, p. 118; C. CARDIA, I
governo della Chiesa, Il Mulino, Bologna 2002, p. 95; ecc.

4 cfr. J. RATZINGER, La comunione nella Chiesa, San Paolo, Cinisello Balsamo 2004, p. 28.

5 cfr. GIOVANNI PAOLO II, Veritatis Splendor, n. 108; IDEM, Centesimus Annus, n. 47; BENEDETTO XVI, Deus
Caritas Est, n. 35; ecc.

6 cfr. C. ZECH (a c.d.), Best Practices of Catholic Pastoral and Finance Councils, Our Sunday Visitor,
Huntington Indiana 2010, p. 91; R. MILLER, Inter-parochial Councils, Unpublished research report on the
Emerging Models of Pastoral Leadership Project; C. MENDOZA (a cura di), Perspectivas de cultura cristiana, 11
Pozzo di Giacobbe, Trapani 2014, p.125 ss.

7 cfr. J. MORALES, La Experiencia de Dios, Rialp, Madrid 2007, p. 113; J. RATZINGER, Church, Ecumenism, and
Politics: New Endeavors in Ecclesiology, Ignatius Press San Francisco 1987, p. 81-82.

8 cfr. F. OCARIZ BRANA, EI Marxismo: teoria y prdctica de una revolucion, Palabra, Madrid 1980, p. 6.



Dopo il Concilio Vaticano II, la Chiesa si e focalizzata sulla comprensione del
mondo, tramite 'adozione di nuovi canali per discorrere sulle “gioie e le speranze, le
tristezze e le angosce degli uomini d’oggi”?. Pertanto, il Concilio Vaticano II, cosi come
¢ stato assunto dal Codice di Diritto Canonico, ha evidenziato che la Chiesa non @ una
societa religiosa la cui organizzazione dipenda da criteri d’ordine esclusivamente
amministrativo, ma e in primo luogo una realta sacramentale e simbolical®. In ogni
caso, il dialogo portato avanti dalla comunicazione istituzionale della Chiesa si puo
strutturare in vie diverse e, citando Martin Buber, puo essere autentico, tecnico o
autoreferenziale!l.

I1 dialogo autentico sulla Chiesa o, meglio, sulla sua missione salvifica e stato
posto in rilievo dal pensiero teologico del XX secolo, soprattutto da autori che hanno
sviluppato una riflessione ecclesiologica, come, fra gli altri, Yves Congar, Henri De
Lubac, Romano Guardini, Jacques Maritain, Joseph Ratzinger, Karl Rahner, Paul Tillich
e Louis J. Luzbetak2. Lo sviluppo dottrinale della teologia cattolica, avvenuto
specialmente in ambito francese tra gli anni "30 e ‘60, ¢ difficilmente paragonabile alla
riflessione ecclesiologica compiuta in altri periodi storici. Il frutto di questo lavoro
teologico, assunto dal Concilio Vaticano II, ha permesso di offrire al mondo
contemporaneo “una sicura bussola per orientarci nel cammino del secolo che si
apre”13. Tuttavia, questo dialogo autentico e rimasto per lo piti oscurato da cio che, in
ripetute occasioni, e stato chiamato il “concilio dei mezzi di comunicazione”!4.

Sotto il pontificato del beato Giovanni Paolo II, la Chiesa ha sottolineato la sua
trascendenza e posizione al di sopra d’interessi personali; inoltre, si € autodefinita
come il fondamento per creare il pit reale di tutti i rapporti: quello degli uomini con
Dio e degli uomini fra loro?>. In questo modo, la coscienza sempre pit acuta del rifiuto
della generosa e sincera offerta di un dialogo di salvezza, sottolineata dalla Chiesa
specialmente lungo il Concilio Vaticano II, non é riuscita a spegnere nei fedeli né nella
Chiesa stessa il desiderio di comunicare (traditio) con gli uomini di tutte le razze,
culture e ideologiel. Sebbene la nostra Chiesa non abbia smesso di rendere piul
autentico il suo rapporto con la societa, non sembra che questo sia stato proporzionato
al bisogno.

9 CONCILIO VATICANO II, Gaudium et Spes, n. 1; cfr. J. RATZINGER, Mon Concile Vatican II, Artege Spiritualité,
Artege (Francia) 2012, pp. 28-29.

' cfr. H.M. LEGRAND, La délimitation des diocéses, (CD nn. 22-24) in A.A.V.v., Vatican II. La charge pastorale des
évéques, a cura di W. ONCLIN e altri, Paris 1969, p. 212; P. GOYRET, Ermeneutica conciliare ed ecclesiologia
contemporanea, in “Annales Theologici” 23 /2 (2009) 409.

" cfr. M. BUBER, Il principio dialogico e altri saggi, San Paolo, Cinisello Balsamo 1993, p. 205: “conosco tre
specie di dialogo: quello autentico — non importa se parlato o silenzioso — in cui ciascuno dei partecipanti
intende l'altro o gli altri nella loro esistenza e particolarita si rivolge loro con I'intenzione di far nascere tra
loro una vivente reciprocita; quello tecnico, proposto solo dal bisogno dell’intesa oggettiva; e il monologo
travestito di dialogo, in cui due o pitt uomini, in modo stranamente contorto e indiretto, parlano solo con
se stessi e tuttavia si credono sottratti alla pena del dover contar solo su di sé”.

" ofr. R. AUBERT, Le demi-siecle que a preparé Vatican II, en A.A. V.v., Nouvelle histoire de I'Eglise, Paris 1975 t.
5, pp. 583-674; ]. ORLANDIS, La Iglesia Catélica en la segunda mitad del s. XX, o.c., p. 14; A. CATTANEO, Unita e
diversita nella comunione della Chiesa locale, o.c., pp. 60-68. H. DE LUBAC, Quaderni del Concilio Vaticano 11, vol.
1, Jaca Book, Milano 2009, p. 121.

13 Grovanni PAOLO 11, Novo Millenio Ineunte, n. 57.

" BENEDETTO XVI, Discorsi, 10 ottobre 2012 in “AAS”12 (2012) 1043-1048 e ancora il 17 febbraio 2013 in
“AAS” 2 (2013) 154-157.

*® cfr. G. TANZELLA-NITTI, Ciencias de la comunicacién y revelacion cristiana: reflexiones sobre el rol de la teologia,
in “Annales Theologici” 20/1 (2006) 152.

16 cfr. J. MORALES, La Experiencia de Dios, o.c., p. 99; A. ARANDA, Una nueva evangelizacién: ;Cémo acometerla?,
Palabra, Madrid 2013, p. 35.



Le vicissitudini attraversate dalla Chiesa lungo il pontificato di Benedetto XVI
ci consentono di affermare che la ricerca di un dialogo autentico ha escluso di per sé il
monologo?’. Sulla scia del suo predecessore, Papa Francesco ci ricorda che la nostra
Chiesa non deve essere autoreferenziale e che tutto cio che la rinchiude in sé stessa,
rendendola autonoma, non pud che danneggiarla's. Se la Chiesa, dunque, ha stabilito
un dialogo autentico, evitando allo stesso tempo il monologo, sembra che cio che la
comunicazione istituzionale potrebbe ancora sviluppare sia il dialogo oggettivo sulla
struttura visibile della Chiesa.

N

Il dialogo che cerca l'oggettivita € un dialogo tecnico. Poiché, pero, esso
s'incentra su cid che e evidente a tutti, potrebbe appunto costituire un canale
riconosciuto per discorrere con il mondo contemporaneo. L'uso dei mezzi tecnici puod
spiegare, almeno entro certi limiti, la realta di una Chiesa che si definisce aldila
dell’osservabile e del misurabile quantitativamente!®. Non si tratta di una forma di
dialogo sconosciuta, perché sulla scorta delle sfide legali ed economiche che la Chiesa
affronta ai nostri giorni, specialmente negli Stati Uniti, le autorita ecclesiastiche hanno
da tempo enfatizzato l'importanza della professionalita con cui vanno gestite le
strutture ecclesiali, che deve rispecchiare quella di tante altre istituzioni che, guidate
dal concetto di corresponsabilita, promuovono lo sviluppo umano nella societa?.

Tale dialogo e stato promosso nel momento in cui la Chiesa é stata interrogata
circa il perché le sue autorita cerchino di promuovere la corresponsabilita dei fedeli
alla gestione dei beni temporali, mentre, secondo alcuni, i pastori, chiamati a svolgere
un ruolo spirituale, non potrebbero governare le imprese umane con un autentico
potere di giurisdizione?l. Secondo certi critici, coltivare un interesse di questo tipo
sarebbe assurdo per la Chiesa, perché il suo fine non e chiudersi nel tempo, stabilendo
un perfetto ordine sulla terra, bensi annunciare e portare una vita che va aldila delle
possibilita temporali?2.

In proposito, la Chiesa ricorda che l'autonomia delle realta terrene dalle
autorita ecclesiastiche ¢, allo stesso tempo, relativa e veritiera. Relativa, perché le realta
terrene non sono “definitive”, bensi “penultime”2: |'esistenza stessa della Chiesa rivela
la necessita di una destinazione ultraterrena delle realta terrene, che, pertanto, possono
essere oggetto di giudizio della Chiesa in quanto presenti nella vita morale dei fedeli.
Veritiera, perché la societa non pud mai auto-configurarsi pienamente da sola, dato che
l'uomo non ha solo una dimensione terrena ma e rivolto al trascendente: le realta
terrene non realizzeranno mai un’immagine compiuta della societat; quindi, le realta
trascendenti di cui parla la Chiesa sono necessarie per le persone umane e per la

societa, sono verita per la vita dell"'uomo.

17 cfr. J. RATZINGER, Dio e il mondo: essere cristiani nel nuovo millenio, San Paolo Edizioni, Roma 2001; A.
TORNIELLI & P. RODARI, Attacco a Ratzinger, Piemme, Bologna 2010; fra altri.

18 cfr. FRANCESCO, Discorso, 19 maggio 2013 in “AAS” 4-5 (2013) 452.

19 cfr. C. ZECH, Why Catholics Don't Give... And What Can Be Done about It?, Our Sunday Visitor, Huntington
Indiana 2000, p. 98.

20 cfr. J. MINAMBRES, La ‘Stewardship’ (corresponsabilita) nella gestione dei beni temporali della Chiesa, in “Ius
Ecclesiae” 24 (2012) 277-292.

21 cfr. E. HESTON, in J. A. CORIDEN, We, the people of God: a study of Constitutional Government for the Church,
Our Sunday Visitor, Huntington Indiana, 1969, p. 83; R. SAGER, Faith, Politics and Power: The politics of faith
based iniatives, Oxford University Press, Oxford 2010, p. 189.

2 cfr. J. L. ILLANES, Cristianismo, Historia, Mundo, Eunsa, Pamplona 1973, p. 42. L’autore non critica la
posizione della Chiesa, ma fa semplicemente riferimento a quanti sostengono tali teorie.

2 cfr. P. O'CALLAGHAN, Christ Our Hope: An introduction to Eschatology, Catholic University of America
Press, Washington 2011, pp. 42-43.

2 cfr. J. L. ILLANES, Cristianismo, Historia, Mundo, o.c., p. 43.



La risposta data dalle autorita ecclesiastiche dopo il Concilio Vaticano II si
mantiene, in linea di massima, entro le coordinate della relativita e della verita. Dato
che I'individuo osserva il mondo attraverso il prisma delle categorie socio-economiche,
la chiamata della Chiesa alla corresponsabilita dei fedeli potrebbe diventare una via
per mettere in luce la rilevanza di Dio per la loro vita, la vita reale, che comprende
anche un concreto onere economico da sostenere; il che vale malgrado il fatto che,
prima o poi, la Chiesa tornera a essere una Chiesa di comunita, cosi come era costituita
prima che I'editto di Milano la facesse diventare Chiesa delle folle?.

Insomma, grazie all’enfasi sull’auto comprensione messa in atto dal Concilio
Vaticano II, la Chiesa & diventata piti comprensibile, non solo dal punto di vista della
sua esistenza (dottrina, governo, sviluppo), ma anche da quello della sua struttura2.
Cio e dovuto anche ad una standardizzazione tecnica della gestione delle sue strutture
organizzative in molte nazioni; & questo cido che qui ho definito “dialogo tecnico
oggettivo” con la societa. Sebbene le best practices siano adoperate in questo dialogo, il
loro scopo non vi si esaurisce, perché esse hanno per scopo non solo la comprensione,
ma anche la corresponsabilita dei fedeli allo sviluppo della Chiesa.

2. Verso la definizione di corresponsabilita

Il concetto di corresponsabilita & legato almeno in qualche misura a quello di
partecipazione, dal quale viene distinto in modo diverso dagli autori. Alcuni
comprendono la partecipazione come un ultimo gradino della corresponsabilita,
richiesto solo ad una piccola parte dei fedeli, che si esprimerebbe nel coinvolgimento
diretto nei comitati e nei consigli parrocchiali o diocesani; altri la considerano, invece,
come il primo passo del coinvolgimento, al quale seguirebbe un sempre maggior
impegno, culminante a sua volta nella corresponsabilita. Inoltre, ci sono dei documenti
che intendono “corresponsabilita e partecipazione” nella prima prospettiva, ma che,
strada facendo, ne scambiano il significato.

Di conseguenza, il concetto di corresponsabilita legata alle “istituzioni
ecclesiali”, intese come organizzazione gerarchica della Chiesa particolare —senza
comprendere altre strutture, associazioni o organismi come universita, ospedali, ecc.—
non sembra facilmente demarcabile. Per corresponsabilita dei fedeli s’intende spesso
appartenenza allo sviluppo della struttura o almeno condivisione della sua cultura
istituzionale. In altri casi la si considera un atteggiamento personale di adesione
interiore (comunione), che potrebbe anche esprimersi esteriormente (inculturazione).
Sembrano prospettive valide, che infatti analizzeremo in seguito, allo scopo di
individuare quale sia la corresponsabilita cercata nelle buone pratiche di
amministrazione adottate dalla Chiesa negli Stati Uniti.

La corresponsabilita intesa come una sorta di “sostegno della struttura
ecclesiale”, sarebbe a dire come supporto meramente economico allo svolgimento e
all’espansione delle attivita parrocchiali o ecclesiali, non € una novita; sono ormai
secoli che i pastori chiedono aiuto ai fedeli per risolvere i problemi della Chiesa,

problemi che sono accompagnati da sofferenza e dalla decisione di convertirsi?’. I

%5 cfr. BENEDETTO XVI, Luce del mondo, Mondadori, Milano 2012, pp. 21 ss.; ]. ORLANDIS, Europa y sus raices
cristianas, Rialp, Madrid 2004, p. 21; CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Sostenere la Chiesa per servire tutti. A
vent’anni da Sovvenire alle necessita della Chiesa, CEI, Roma 2008; P. MARAVAL, La religion de Constantin, in
“Anuario de Historia de la Iglesia” 22 (2013) 36.

26 cfr. M. DEL POzz0, Rilevanza Giusliturgica della parola di Dio, in D. CITO - F. PUIG (a c.d.), Parola di Dio e
missione della Chiesa: aspetti giuridici, Giuffré Ed., Milano 2009 pp. 333-334.

27 cfr. M. FAZIO, Historia de las Ideas Contempordneas: una lectura del proceso de secularizacion, Rialp, Madrid
2007, pp. 51-52.



fedeli sono chiamati ad accogliere una realta trascendente, facendone parte con la
consapevolezza che nessuno nella Chiesa possiede 'intera verita sull’istituzione, anche
se I'insieme dei fedeli e in grado di adempiere la missione ecclesiale, poiché la nostra
fede costituisce una rete di reciproca dipendenza tra persone che sono sostenute e a
loro volta sostengono le altre?. Sebbene sia evidente che la Chiesa ha sempre avuto
bisogno della corresponsabilita dei suoi fedeli, negli ultimi anni tale necessita & stata
comunicata con la nuova enfasi adottata dal Concilio Vaticano II.

Il compito di ordinare il mondo a Dio, infatti, e stato affidato ai fedeli laici e
annunciato dal Concilio Vaticano II come chiamata universale alla santita, esprimendo
in questo modo il desiderio della Chiesa di stabilire un dialogo con ogni cultura
mediante l'invito, rivolto ai fedeli, a considerarsi parte essenziale della vita della
Chiesa?. Resta chiaro che questo compito non ¢ esclusivo dei fedeli laici, ma e proprio
anche dei sacerdoti; tuttavia, dato che sono i laici a vivere nel mondo, nel quotidiano
dell'uomo comune, risulta un compito pitt specificamente loro proprio®. Il Codice di
Diritto Canonico del 1983 ha quindi sancito questo desiderio, promuovendo anche “la
partecipazione dei laici alle funzioni di governo della Chiesa che, pur non essendo
sconosciuta alla tradizione canonistica, € oggi fondata su una pilt generale
riconsiderazione comunitaria della Chiesa”3!. L’esortazione dei laici alla partecipazione
all’esercizio della potesta di governo della Chiesa (can. 129), non sembra insomma
derivare da circostanze storiche, bensi dalla riflessione teologica e giuridica
sull’identita ecclesiale®.

Pur prendendo in considerazione questo importante aspetto, lo scopo delle
buone pratiche non € promuovere la corresponsabilita come partecipazione di tutti i
fedeli al governo della Chiesa, ma solo di quel ridotto numero che & necessario per
governarne la struttura organizzativa con una serieta di tipo professionale. Gli altri
fedeli, quindi, devono essere corresponsabili in altro modo™.

La corresponsabilita, abbiamo detto, pud essere concepita anche come
condivisione della cultura istituzionale della Chiesa, laddove ogni membro e cosciente
di contribuire a un’opera piu grande di cio che ¢ in grado di percepire, come illustra il
classico esempio del muratore: egli, quando lavora, € consapevole che non sta
semplicemente tagliando una pietra, ma che sta costruendo una cattedrale3*. In questa
linea, lo scopo della corresponsabilita dei fedeli allo sviluppo ecclesiale sarebbe
elevarne la vita personale (in campo sociale, familiare, economico, politico ecc.),
disponendola nel piti ampio orizzonte di un potere efficace e capace di trasformare il
mondo e illuminare il tempo3>. Tuttavia, la corresponsabilita non si esaurisce nel suo
significato di appartenenza, in cui ogni singola persona contribuirebbe ad un tutto piu
importante della somma delle varie persone che ne fanno parte. Anzi, il processo
giuridico canonico tutela anche il fatto che per gli individui della nostra societa

28 cfr. J. RATZINGER, La comunione nella Chiesa, o.c., p. 152.

29 cfr. CONCILIO VATICANO II, Apostolicam Actuositatem, n. 2; A. DEL PORTILLO, Fieles y Laicos en la Iglesia,
Eunsa, Pamplona 1981, p. 170.

30 cfr. CONCILIO VATICANO II, Lumen Gentium, n. 40.

31 cfr. C. CARDIA, Il governo della Chiesa, o.c., pp. 32-33.

32 fr. ML J. BANE, Voice and Loyalty in the Church: The People of God, Politics, and Management, in S. POPE,
Common calling: the laity & Governance of the Catholic Church, Georgetown University Press, Washington
2004, p. 182.

3 ofr. J.-P. SCHOUPPE, Derecho patrimonial candnico, Eunsa, Pamplona 2007, p. 194. cfr. anche il Codice di
Diritto Canonico, cc. 492-496.

34 cfr. P. CLAUDEL, Les manuscrits ou l'ouvre en chantier, Dijon, Oeuvres universitaires 2005, in “Revue de
I'histoire littéraire de la France” 106 (2006/4) 959-1017.

35 cfr. FRANCESCO, Lumen Fidei, n. 15.



appartenere (essere corresponsabile) non vuol dire partecipare (al governo delle
istituzioni temporali della Chiesa)?.

Si puo, infatti, far parte della vita della Chiesa, senza partecipare allo sviluppo
delle sue strutture e dei suoi organismi se si comprende che ’attiva presenza dovrebbe
indicare la riproduzione di una qualita della causa nei suoi effetti3”. Sebbene quello che
segue ora non sia un esempio di partecipazione nel senso tecnico del termine a cui si fa
riferimento in questo scritto, pud comunque essere utile ricordare Papa Francesco e il
suo stile: egli, come Romano Pontefice, trasmette alla Chiesa uno stile di governo, di
poverta e di trasparenza a tutti i livelli; i suoi gesti e le sue decisioni non rimangono
fatti aneddotici per la vista ecclesiale, bensi ne segnano lo stile e tracciano lo sviluppo
futuro degli organismi istituzionali terreni. In questa linea, ogni fedele puo assumere
I'essenza della missione ecclesiale e attuarla in base alla propria personalita, facendola
diventare un modo di fare e di riflettere, fino a creare un habitus o una cultura di cui
tutti sono parte integrante, ma ognuno a suo modo3.

Le buone pratiche cercano di aiutare i fedeli ad aderire alla loro fede,
manifestandola anche nella cura della dimensione umana della Chiesa, che &
presupposto materiale di quella divina. La contribuzione dei fedeli cosi intesa e
definita dalla riflessione sulla corresponsabilita come mezzo necessario per diventare
fedeli migliori (pitt generosi, impegnati, ecc.), mezzo che resterebbe necessario anche
nel caso in cui non condividessero il modo di fare dell’istituzione ecclesiale (la cultura
istituzionale). La corresponsabilita promossa dalle buone pratiche sembrerebbe piu
facilmente comprensibile dai fedeli, perché non privilegia la struttura ecclesiale, bensi
la vita personale.

La corresponsabilita dei fedeli non ¢ quindi votata al servizio degli organismi
temporali della Chiesa [della struttura materiale], che non sono fini a sé stessi e
neppure possono essere considerati pitt importanti dei singoli individui che ne fanno
parte; anche perché, in un certo senso, ogni individuo e la Chiesa, e “membri” e
“totalita” non sono delle realta che siano facilmente dissociabili. Da questa prospettiva
personale, si puod osservare che la corresponsabilita promossa dalle buone pratiche di
governo della Chiesa negli Stati Uniti potrebbe essere intesa come comunione, dato che
la Chiesa e originariamente e complessivamente una realta istituzionale che unisce in
sé elementi ontologici, o sacramentali, ed elementi formali ed esterni, senza che sia
possibile separare gli uni dagli altri®.

Possiamo definire, quindi, la corresponsabilita dei fedeli allo sviluppo delle
strutture organizzative della Chiesa come un abito di agire in un certo modo, proprio
dei fedeli, che e leffetto personale del proprio impegno di fede. Questa
corresponsabilita e volta ad accogliere la tradizione della Chiesa, che non & soltanto un
messaggio intellettuale bensi una realta che cambia la vita®. Il cambiamento personale,

36 cfr. J. L. ILLANES, Cristianismo, Historia, Mundo, o.c., p. 24.

37 cfr. F. MOOG, La participation des Laics a la charge pastoral, Desclée de Brouwer, Paris 2010, p. 405.

38 cfr. BENEDETTO XVI, Incontro con il mondo della Cultura al College des Bernardins, 12 settembre 2008, in
“AAS” 100 (2008) 722.

39 cfr. J. HERVADA & P. LOMBARDIA, El derecho del Pueblo de Dios, hacia un sistema de derecho canénico, Eunsa,
Pamplona 1970, vol. 1, p. 317.

40 cfr. J. M. LA PORTE, Voce “Comunicazione istituzionale”, in F. LEVER-P.C. RIVOLTELLA, A. ZANACCHI (a c.di),
La Comunicazione. Il dizionario di scienze e tecniche, RAI — ERI, LAS, Elledici Roma: Leumann TO, 2002.
Definisce la comunicazione istituzionale cosi: “el tipo de comunicacion realizada en modo orgénico por
una institucion o sus representantes, y dirigida a personas y grupos del entorno social en el que desarrolla
su actividad. Tiene como objetivo establecer relaciones de calidad entre la institucién y los ptblicos con

7



infatti, costituisce 1’essenza della missione ecclesiale nel mondo, in particolar modo in
quanto “nel nostro tempo si verifica spesso un atteggiamento di indifferenza verso la
fede, ritenuta non pit rilevante nella vita dell'uomo”4. La corresponsabilita anche
materiale alla vita ecclesiale, che € lo scopo delle buone pratiche di amministrazione
delle strutture organizzative della Chiesa negli Stati Uniti, sembra, insomma, dover
derivare da un’adeguata riflessione istituzionale della Chiesa.

Invece, 'eventuale aiuto tecnico che i pastori sollecitano da alcuni fedeli laici
sarebbe pit facilmente ricompreso sotto il concetto di partecipazione che non sotto
quello di corresponsabilita (can. 228); essi, infatti, intendono la partecipazione come un
passo ulteriore, che potrebbero compiere quei fedeli che gia sono corresponsabili allo
sviluppo della Chiesa, e che si esprimerebbe ad esempio nel coinvolgimento diretto nei
comitati e nei consigli parrocchiali o diocesani#2. La corresponsabilita puo essere invece
promossa dalle autorita della Chiesa aldila della partecipazione, perché sarebbe una
sorta di stile di vita cristiana, del quale la partecipazione apparirebbe soltanto come un
aspetto, quello votato, appunto, a sviluppare le strutture organizzative della Chiesa*.
La maggior parte degli esponenti osserva, in accordo con questa definizione, che la
corresponsabilita cerca d’inglobare la vocazione cristiana in modo ordinato,
consapevole di essere orientata al sostegno di una realta materiale che puo eccedere le
previsioni e i calcoli umani.

La corresponsabilita cosi intesa esige, soprattutto da parte di chi comunica, un
ulteriore lavoro di riflessione sul significato della dottrina della Chiesa, che sta oltre
I'osservabile. L’individuo, nel comunicare la propria realta, si apre all’altro, lo fa
partecipe della propria vita; in altre parole, la corresponsabilita genera magnanimita,
apre l'individuo a uno stile di vita e di appartenenza alla Chiesa che non potrebbe
avere luogo in circostanze diverse. Non si tratta, percio, di una questione del tutto
secondaria o organizzativa e, anzi, segna in profondita lo stile della Chiesa*. La
comunicazione istituzionale non e, almeno nella Chiesa Cattolica, una semplice
strategia di sviluppo, ma un mezzo per trasmettere cio che la Chiesa e; perché la
corresponsabilita non promuove soltanto lo sviluppo della vocazione personale ma e
anche orientata allo sviluppo dell’istituzione ecclesiale.

La comunicazione istituzionale cerca di rispecchiare allo stesso modo le qualita
sociali e personali della Chiesa, i cui pastori, infatti, attuano una strategia di
comunicazione intesa in linea di massima come condivisione di principi e d’idee in
grado di realizzarsi anche nella struttura materiale della Chiesa. In altre parole, la
chiamata alla corresponsabilita puod diventare una via maestra per esprimere l'identita
della Chiesa.

3. Strategie per la gestione delle strutture della Chiesa particolare

Lo sviluppo del rinnovato dialogo della Chiesa con la societa, che spinge i fedeli

alla corresponsabilita, e espresso nei diversi paesi dai rappresentanti locali
dell’istituzione ecclesiale, i quali illustrano il senso e la missione ecclesiale tenendo

quienes se relaciona, adquiriendo una notoriedad social e imagen publica adecuada a sus fines y
actividades”.

41 FRANCESCO, Discorso ai partecipanti alla plenaria del Pontificio Consiglio per la Promozione della Nuova
Evangelizzazione, 14 ottobre 2013.

42 cfr. J. MINAMBRES, La ‘stewardship’ (corresponsabilita) nella gestione dei beni temporali della Chiesa, in “Ius
Ecclesiae” 24 (2012) 278.

4 cfr. J. M. LA PORTE, Comunicacién institucional de la Iglesia en materia econémica, in J. OTADUY & D. ZALBIDEA
(a c. di), El sostenimiento econdmico de la Iglesia Catélica en Espafia. Nuevo modelo, o.c., p. 154.

44 cfr. C. ZECH, Best practices in Parish Stewardship, Our Sunday Visitor, Huntington Indiana 2008, p. 47.



conto delle peculiarita della Chiesa particolare a cui appartengono; essi compiono cosi
la comunicazione istituzionale della Chiesa. Pertanto, vorrei disegnare per prima cosa la
cornice della comunicazione istituzionale della Chiesa, per spiegare come, negli Stati
Uniti, la generosita dei fedeli divenga corresponsabilita. Si tratta di un concetto che e
inteso quasi come uno stile di vita e che, quindi, permette di cogliere lo spirito e le
intenzioni con cui si attuano e definiscono le pratiche di governo delle strutture
ecclesiali studiate qui.

3.1 Comunicazione Istituzionale della Chiesa in ambito economico

La comunicazione istituzionale della Chiesa a riguardo del campo economico
sembra avere lo scopo di far riflettere 1'individuo sulla sua appartenenza ad una realta
che lo eccede e, allo stesso tempo, ha bisogno di lui. Questa consapevolezza ci permette
di cogliere 'opportunita di edificare la Chiesa secondo le circostanze e le capacita di
ciascuno. La comunicazione non basta, perché la consapevolezza dei problemi non li
risolve; sembra quindi giusto che la comunicazione sia finalizzata alla
corresponsabilita, intesa come condivisione non solo di idee ma anche di elementi
umani misurabili se non tangibili, come ad esempio il rispetto per la vita®.

Gli amministratori diocesani che si sforzano di rendere comprensibile
l'istituzione ecclesiale e di coinvolgere i fedeli nel sostegno del peso economico
dell’istituzione, non sono contestati per l'attivita caritatevole della Chiesa. Cio che
suscita discussioni, invece, € il sostegno da dare alla “realta non sociale” della Chiesa.
L’istituzione della Chiesa, perd, non puo separare la sua dimensione sociale da quella
religiosa; alla fin fine, dunque, se si nega questa parte della dottrina della Chiesa, si
elimina altresi il dovere di aiutare le sue strutture organizzative: rigettare la
dimensione spirituale esime dal sostenere quella materiale. Per evitare che siano
soltanto i fedeli a farsi carico economicamente dell’intera attivita delle strutture
ecclesiali, la comunicazione istituzionale della Chiesa tenta di distinguere cio che
dovrebbe sostenere la societa in quanto tale da cid che, invece, compete soltanto ai
fedeli. Il patrimonio artistico e culturale della Chiesa o il servizio sociale e educativo
che essa offre sono, ad esempio, un interesse di tutta la societa; quindi, potrebbero
essere sostenuti anche economicamente tramite una campagna pubblicitaria o
promozionale senza che sia fatta una “pubblicita della fede”4.

Cio farebbe parte del linguaggio tecnico su quanto nella Chiesa ¢ “oggettivo” e
puo portare verso un’apertura alla corresponsabilita dei fedeli. Questi ultimi, infatti,
sono invitati ad animare (nel senso di dar vita con lo spirito cristiano) le strutture,
piuttosto che a fare “strutture cristiane”. Il dialogo tecnico, inoltre, pud consentire alla
Chiesa di entrare in contatto col mondo, perché, nella sua ricerca di persone, idee e
risorse votate a far risplendere la fede e a farla gradevole ed efficace, potrebbe spiegare
molte volte e ad innumerevoli persone il contenuto salvifico della fede cristiana?’.

Se ci dimentichiamo degli elementi materiali, rischiamo di lasciar fuori del
campo visivo dei fedeli anche quelli spirituali; percio, vale la pena ricordare che
I'esistenza di strutture osservabili puo diventare, per i cristiani, una base (anche se non
una garanzia) dell’esperienza di fede. Il linguaggio tecnico delle strutture ecclesiali
deve tener conto che la Chiesa non ¢ un’azienda; esiste perd una dimensione della

5 cfr. BENEDETTO XVI, Caritas in Veritate, n. 28.

46 cfr. J. M. LA PORTE, Comunicacién institucional de la Iglesia en materia econémica, in J. OTADUY & D. ZALBIDEA
(editores), El sostenimiento econdmico de la Iglesia Catélica en Espafia. Nuevo modelo, Eunsa, Pamplona 2008, p.
153.

47 cfr. J. RATZINGER, Truth and Tolerance: Christian Belief and World Religions, Ignatius Press, San Francisco
2004, p. 205.



Chiesa che potrebbe considerarsi aziendale, che deve essere gestita con la stessa
professionalita che si riscontra in tutte le altre imprese umane. “Ai fedeli bastano i
misteri della fede e non e necessario che la gestione delle strutture ecclesiali siano
anch’esse un mistero”48.

La societa americana esige che la Chiesa metta in rilievo le sue differenze
fondamentali, in modo da non rimanere uguale alle altre istituzioni che configurano la
societa ovvero per non essere in-differente®. Negli USA, infatti, la Chiesa Cattolica si
muove con decisione nel contesto di apertura sviluppato dal Concilio, tramite una
comunicazione che tende a “normalizzare” la vita delle istituzioni ecclesiali nella
societa, vale a dire a metterle entro le norme comunemente accettate dalle
organizzazioni sociali. Cio significa, per quanto riguarda la dimensione economica e
gestionale della Chiesa, che si cerca di governarne le strutture quanto meno con la
stessa professionalita e trasparenza adottata dagli altri agenti pubblici della societa.

Di conseguenza, la Chiesa non guarda alla realta economica con indifferenza,
perché dalle politiche economiche dipende la qualita di vita di tanti fedeli in tutto il
mondo, come si pud riscontrare nelle dichiarazioni dei vescovi americani del 2008
riguardanti la crisi: “come pastori e vescovi noi vediamo le gravi conseguenze umane e
morali della crisi: molte persone stanno perdendo un senso di speranza e di
sicurezza”*. L’interesse dei pastori per 1’economia ¢ quindi legato alla vita dei fedeli
piu che alla politica sociale o economica!. Tuttavia, tale interesse per la vita sociale
viene espresso di frequente evidenziando i vari modi in cui la Chiesa influisce sulla
societa; fermo restando che la comunicazione istituzionale non si riferisce
esclusivamente all’utilita sociale del cristianesimo, in maniera da non compromettere
“la dimensione” specifica della Chiesa che pu0 essere intesa soltanto dalla prospettiva
della religione, resistendo cosi “alla seduzione delle grandi parole con cui si fa gioco
dell'umanita dell'uomo e delle sue possibilita”32.

Le pratiche di governo delle strutture ecclesiali americane cercano di
rispecchiare le esigenze della societa statunitense, ponendosi da una parte in sintonia
con le teorie sulla governance delle organizzazioni e, dall’altra, rispettando la specificita
del governo della Chiesa, che non e una democrazia né una corporazione®.
Paradossalmente, 1'esperienza di fede ha sempre promosso lo sviluppo materiale nel
modo pitl inatteso; ad esempio, i monaci benedettini hanno coltivato i luoghi pit1 isolati
e inaccessibili per sostenere le loro comunita, ma cio nasce anche dal fatto che proprio i
luoghi isolati erano quelli che i benefattori laici potevano dar loro con pitu facilitas.
Non e l'individualismo a promuovere lo sviluppo sociale, ma la responsabilita,
espressa nella polis dalla solidarieta, che & frutto della necessita di una vita con gli altri
0, anche, frutto della fede3s.

La comunicazione istituzionale della Chiesa ricorda, percio, che non ¢ a partire
dall’efficacia dell’organizzazione sociale che si puo sviluppare la vita della Chiesa, ma

48 cfr. W. BAIRD, Intervista, 7 settembre 2012 presso 1'ufficio dell’Arcidiocesi di Baltimora.

49 cfr. P. DONATI, Pensare la societa civile come sfera pubblica religiosamente qualificata, in C. VIGNA, S. ZAMAGNIL,
(a c. di), Multiculturalismo e identita, Milano, Vita e Pensiero 2002, pp. 55-56.

50 J. A. CORIDEN, An introduction to Canon Law, Burns & Oates, London 2004, p. 85; USSCB, A manual for
Bishops: Rights and responsibilities of Diocesan Bishops, USSCB, Washington 1997.

51 cfr. BENEDETTO XVI, Caritas in Veritate, n. 21.

52]. RATZINGER, Chiesa, Ecumenismo e Politica, San Paolo, Cinisello Balsamo 1987, p. 144.

53 cfr. P10 XII, Discorso alla Rota Romana, 2 ottobre 1945, in “AAS” 37 (1945) 256-262.

54 cfr. T.Woops, Come la Chiesa Cattolica ha costruito la civilta occidentale, Cantagalli, Siena 2007, p. 39.

5 cfr. L. BRUNIL, Reciprocita: dinamiche di cooperazione, economia e societa civile, Mondadori, Milano 2006, p.
188.

10



dalla sua natura specifica. Le best practices contribuiscono a questo sforzo. La ricerca di
professionalizzazione non porta le autorita della Chiesa all’edificazione di una
comunita pitt stabile ma posta in maniera autoreferenziale. L’enfasi messa sulla
professionalita nella gestione della Chiesa negli Stati Uniti riguarda cio che si potrebbe
definire “la struttura visibile della Chiesa” ma non tutta l'istituzione. Cid pone alla
comunicazione istituzionale della Chiesa 1'esigenza di assumere il linguaggio nella sua
essenzialita, non tanto di cercare il modo di tradurlo nella complessita attualee.

Non s’afferma che la Chiesa deve essere aiutata perché e socialmente utile
(esistono infatti ragioni per sostenerla che sono anzitutto religiose e poi storiche, come
la tutela del patrimonio culturale o artistico, ecc.), ma non si contesta nemmeno il
sostegno economico destinato a permetterle di esprimere la sua realta religiosa e
spirituale. Percid, negli Stati Uniti, la comunicazione istituzionale in materia di
gestione dei beni temporali della Chiesa e solo una parte del concetto di
corresponsabilita, che come abbiamo visto ¢ pit1 integrale e complesso.

La corresponsabilita viene intesa come sostegno della struttura gerarchica della
Chiesa particolare con le peculiarita di ognuna, in questo caso quelle proprie degli Stati
Uniti, che infatti includono nel novero delle istituzioni da aiutare scuole parrocchiali,
centri caritatevoli, ecc.; la Chiesa in questa Nazione, infatti, non e sostenuta dallo Stato
come avviene in altri Paesi, specialmente in alcuni tra quelli europei. Malgrado cio, la
comunicazione istituzionale della Chiesa in America non e centrata sulla dimensione
materiale, anzitutto perché lo sviluppo materiale non comporta necessariamente
comunanza d’idee o di fede e, inoltre, perché questa dimensione costituisce solo
'infrastruttura ma non la struttura che permette lo sviluppo della vita della Chiesa.

Tuttavia, ancor prima della riflessione sulla corresponsabilita (c.d. stewardship),
la Chiesa negli Stati Uniti ha visto un considerevole sviluppo delle sue strutture
organizzative, dovuta appunto al sostegno dei fedeli. La partecipazione dei cittadini ai
processi democratici, infatti, ha stimolato ugualmente — e in modo determinante — un
atteggiamento di partecipazione allo sviluppo della Chiesa (c.d. Church Governance);
esso € ampiamente accettato come desiderabile — almeno in linea di principio — da tutta
la Chiesa negli Stati Uniti%. Ciononostante, la societa americana, come d’altronde
qualsiasi societa fortemente secolarizzata, resiste al cattolicesimo®. Nel 1870 il
fondatore dei Paolisti, Fr. Isaac Thomas Hecker, osservava che non si sarebbe potuto
rendere alla Chiesa europea un servizio migliore che dimostrarle I'impatto (account)
dei rapporti fra la Chiesa Cattolica e le istituzioni libere degli americani (free
institutions)®0. Forse i cattolici americani potrebbero sostenere ancora oggi che uno dei
migliori servizi che la Chiesa negli Stati Uniti possa rendere a quella Universale ¢
I'esperienza dell’adeguamento delle strutture diocesane alle categorie di trasparenza e
rendicontazione che si sono rese necessarie dopo la non ancora superata crisi
economica degli inizi del nostro secolo. Quest’esperienza ¢ stata definita in dieci best
practices che elencherd qui di seguito.

3.2 Best practices

Negli USA, le autorita della Chiesa, come accade in molti altri Paesi, cercano di
prendere esempio dallo stile di governo delle istituzioni non ecclesiali anche per

5 cfr. A. SCOLA, Buone ragioni per la vita in comune, Mondadori, Milano 2010, p. 84.
57 Ibid., p. 41.

58 cfr. R. SHAW, American Church, Ignatius Press, San Francisco 2013, p. 3.

5 cfr. F. GEORGE, The difference God makes, Crossroads, Grand Rapids 2009, p. 28.
60 cfr. R. SHAW, American Church, o.c., p. 30.

11



migliorare la gestione delle strutture diocesane, ritenendola un’esigenza della stessa
Chiesa che vive “nel mondo”; se, infatti, I'influsso della Chiesa non fosse reale, allora
non potrebbe neanche cambiare la vita dei fedeli. Consapevoli della dimensione delle
diocesi e delle sfide che molte di esse hanno affrontato negli ultimi anni, ho elaborato
altrove uno studio pitt dettagliato che riguarda le diocesi di Chicago, New York,
Filadelfia, Baltimora e Boston¢l. Di seguito elencherd soltanto le best practices che
sembrano piu rilevanti agli amministratori economici diocesani (c.d. i Chief Financial
Officer o CFO) e ai direttori degli uffici di comunicazione:

3.2.1 Trust professionals. Le diocesi americane del North East fanno tutte
affidamento su amministratori economici che hanno avuto una lunga esperienza
professionale nel settore aziendale o bancario. Il CFO di Chicago, Kevin Marzalik, ha
lavorato per anni come dirigente presso Mc Donald’s e quello di New York, William
Whiston, presso diversi gruppi di investimento e come professore alla Fordham
University. La loro esperienza & stata molto utile per gestire il corpo della curia
diocesana chiamato little arch (piccola arca), il cui bilancio preventivo supera i 70 milioni
di dollari I'anno in quasi tutte le diocesi esaminate. Se alle strutture centrali della
diocesi fosse aggiunta l'amministrazione di parrocchie, scuole, centri di caritas,
biblioteche, ecc., si arriverebbe a diverse centinaia di milioni. Il CFO di New York,
infatti, deve vigilare su un preventivo complessivo superiore ad ottocento milioni di
dollari I'anno%2. 11 “Consiglio per gli investimenti” dell’Arcidiocesi di Chicago ha
conseguito utili considerevoli nella gestione dell’endowment fund (interessi di pitt del
10% l’anno) e il Cardinale, anche se alcuni hanno suggerito che sarebbe preferibile che
egli fosse coinvolto pitl direttamente nella gestione del fondo, di fatto non trova
ragionevole intervenire nelle decisioni del board e si affida percid ai gestori
professionali®.

3.2.2. Get a spot at bishop’s desk. Solitamente, gli amministratori economici
partecipano alle riunioni dei capi della curia diocesana, che chiamano il Board
dell’Arcivescovo. In base al Codice di Diritto Canonico, il vescovo pud creare un
consiglio episcopale (c. 473, 4), dove potranno si votare solo coloro che hanno potesta
esecutiva nella diocesi (i vicari episcopali e giudiziali), ma di cui possono far parte
anche altre figure per fornire un’opinione qualificata sui problemi tecnici (come
I’amministratore economico, ma anche il responsabile della comunicazione [pubblica]
istituzionale). Questi ultimi potrebbero essere convocati tanto piti in consigli di
governo voluti dal vescovo senza una personalita canonica specifica, fermo restando
che la decisione finale resta sempre del vescovo stesso. I convocati sono quindi presenti
nei processi decisionali e conoscono la dinamica interna e gli orientamenti di fondo del
loro pastore. Ora, in realta, il responsabile della comunicazione istituzionale non
sempre ¢ presente nel comitato che orienta il governo del Vescovo. Cio dipende dal
fatto che la comunicazione sembra spesso qualcosa di strumentale e non necessario alla
gestione diocesana; in tal modo, il responsabile della comunicazione istituzionale puo
essere informato dei problemi alla fine; tuttavia, essere al corrente dei problemi, senza
poter partecipare all'impostazione delle strategie per affrontarli, non e lideale.
Secondo Sean Caine, responsabile della comunicazione [pubblica] istituzionale della
diocesi di Baltimora (la prima circoscrizione ecclesiastica eretta negli USA), e
necessario perciod che il responsabile della comunicazione istituzionale sia presente

61 cfr. C. MENDOZA, US-Didzesen & Finanzstrategischen Kommunication, in. R. VAN BUHREN UND K. KLEIN-
SCHMEINK (editors), Kommunikation und Kirche. Eine Einfithrung, Paderborn 2014 (in preparazione).

62 cfr. ARCIDIOCESI DI NEW YORK, Report on the Services of the Archdiocese of New York, in “Catholic New York” il
giornale diocesano, lo scorso mese di luglio 2012, p. 5. Scaricabile on line: www.cny.org.

63 K. MARZALIK, Intervista, 13 agosto 2012 presso 1'ufficio dell’Arcidiocesi di Chicago.

12



quando le decisioni vengono prese, altrimenti gli sara molto difficile capire le
intenzioni del vescovo in merito, ad esempio, al motivo di una campagna di raccolta
fondif4. L’arcidiocesi di Baltimora ha infatti lanciato, un anno e mezzo fa, una
campagna di raccolta fondi nel cuore della crisi sugli abusi, quest’ultima molto
dibattuta dai media, e ha ottenuto pit di 170 milioni di dollari¢s.

3.2.3. Give extra information. La Chiesa negli Stati Uniti e stata obbligata dai fatti
a offrire sempre pitl informazioni. I responsabili della comunicazione istituzionale non
sono attenti solo alle domande dei giornalisti: durante 1’estate 2012, a Filadelfia, Sara
Farrell doveva occuparsi contemporaneamente di dieci giornalisti del Philadelphia
Inquirer perché in quel periodo le dimissioni del Cardinale Regalli avevano reso la
diocesi l'epicentro dell’attenzione mediatica®. A Boston, Terence Donilon dichiarava
compiaciuto che la diocesi era diventata l'organizzazione piti trasparente del
Massachusetts, perché aveva iniziato a pubblicare on line persino i salari dello staff
dirigenziale, cosa che non fa nessun’altra istituzione pubblica®’.

3.2.4. Double check processes. La Chiesa poggia sulla fiducia tra pastori e fedeli e
specialmente su quella accordata a quanti si occupano dell’amministrazione diocesana.
Nelle diocesi visitate sono stati stabiliti dei processi, simili a quelli aziendali, di doppia
verifica di ogni movimento economico che superi un certo limite. Il CFO di New York,
William Whiston, ha affermato che allinizio e stato difficile, perché non esisteva un
vero e proprio sistema di verifica®®. Una volta stabilito cio, gli ufficiali diocesani sono
riusciti a individuare la frode compiuta da una collaboratrice, che negli anni aveva
rubato ben un milione di dollari. La stessa situazione, sempre una frode di un milione
messa in atto da una sola persona, € accaduta a Filadelfia, ma in questo secondo caso e
stata la DEA (Drug Enforcement Administration) ad identificare il fatto e non la diocesi®.
La doppia verifica e fondamentale per l'efficacia dell’amministrazione dei beni
temporali della Chiesa.

3.2.5. Avoid unbudgeted experiences but be flexible. 1 vescovi sono invitati in
continuazione dai loro CFO ad evitare ogni esperienza non preventivata; & meglio
dedicare tempo ai preventivi e mettere in atto un sistema che aiuti i sacerdoti a fare il
preventivo a loro volta per cid che dovranno fare nelle rispettive parrocchie?0.
Baltimora si affida ad un sistema online per preventivare e registrare le entrate e le
uscite che permette al CFO di verificare in tempo reale 'andamento di ogni singola
parrocchia, fatto salvo il rispetto del principio di autonomia delle parrocchie e degli
altri enti. In questo modo si € riuscito a identificare immediatamente il calo delle
elemosine in una delle parrocchie e, grazie alle registrazioni di una telecamera, a
individuare il colpevole. Il CFO di New York ha dichiarato che cerca di evitare sempre
le spese non preventivate, tranne un solo caso: se e il Cardinale a chiederglielo
espressamente, d’accordo con il vicario generale e il Cancelliere, perché lo esige il bene

dei fedeli. La vita della Chiesa & sempre al di sopra dei preventivi diocesani.

3.2.6. Use informal channels. Il Cardinale George di Chicago ha risposto a diverse
situazioni delicate tramite canali informali di informazione. Colleen Dolan, la

64 S, CAINE, Intervista, 7 settembre 2012 presso 'ufficio dell’ Arcidiocesi di Baltimora.

65 W. BAIRD, Intervista, 7 settembre 2012 presso 1'ufficio dell’Arcidiocesi di Baltimora.

66 S. FARRELL, Intervista, 5 settembre 2012 presso 1'ufficio dell”Arcidiocesi di Filadelfia.

67 T. DONILON, Intervista, 14 settembre 2012 presso 'ufficio dell’ Arcidiocesi di Baltimora.
68 W. WHISTON, Intervista, 4 settembre 2012 presso 1'ufficio dell’Arcidiocesi di New York.
09 J. ZWILLING, Intervista, 4 settembre 2012 presso 1'ufficio dell’Arcidiocesi di New York.
70 cfr. ARCHDIOCESE OF BALTIMORE, Temporal Goods Policy Manual on line:
www.archbalt.org/about-us/the-archdiocese/temporal-goods/index.cfm.

13



responsabile della comunicazione pubblica, riporta che e pilt seguito il blog dei tre
giornali diocesani, uno in polacco, uno in spagnolo e uno in inglese; la diocesi, inoltre,
dispone di un’équipe dedicata soltanto agli ispanici. Il Blog si & rivelato uno strumento
molto utile per dare informazioni che, forse, non sarebbero state diffuse dai canali
ufficiali. A Baltimora, I’Arcivescovo Lori vorrebbe fare lo stesso, ma il responsabile
della comunicazione pubblica non dispone delle risorse umane per seguirne le notizie
e i commenti: un blog, se manca la dovuta attenzione, puo diventare un’arma a doppio
taglio”. Questo strumento, osserva Colleen Dolan, permette al responsabile della
comunicazione pubblica di disporre dell'informazione in tempo reale, cosa
fondamentale per quanto concerne l'informazione economica: i giornalisti forse non
possono conoscere i dettagli dei documenti finanziari, ma vogliono essere sicuri che
qualcuno li abbia potuti esaminare a fondo?2.

3.2.7. Publish names. 11 CFO di New York ha potuto conoscere in modo
soddisfacente i conti della diocesi soltanto dopo un intenso lavoro di raccolta e di
riordino delle informazioni. Non e facile rendere comprensibile a chi & esperto del
settore lo stato delle finanze di una diocesi. Dato che, non essendo un’azienda (che,
invece, dovendo vendere il suo prodotto, deve avere a disposizione cifre
aggiornatissime) e non dipendendo dai risultati economici, i conti della curia non sono
sempre organizzati in modo “efficiente”. Il modo migliore per ottenere le revisioni dei
conti di cui aveva bisogno non e stato semplicemente quello di pagarle, cosa che per la
diocesi, strettamente sorvegliata dai giornali locali e specialmente dal New York Times,
non sarebbe stato probabilmente sufficiente. Egli, percio, ha informato i membri del
consiglio diocesano per gli affari economici che avrebbe pubblicato i loro nomi?3. Si
tratta di imprenditori cattolici di alto livello, la cui reputazione a New York & molto
conosciuta. William Whiston sa che se si pubblica sul bollettino annuale della diocesi
che sono stati quei consiglieri a verificare i conti, pud essere sicuro che li abbiano
controllati con attenzione, perché ¢ in gioco la loro reputazione.

3.2.8. Tell to the priests first. Uno dei passi fondamentali della gestione economica
della diocesi di Filadelfia é stato parlare anzitutto con i sacerdoti. Anche se la notizia,
ad esempio della vendita di un palazzo o della chiusura di una scuola locale, sara
diramata ufficialmente ai media solo qualche minuto dopo, se i sacerdoti ricevono
I'informazione per primi, non restano spiazzati dai mezzi di comunicazione e si crea
un clima di fiducia. L'ufficio diocesano di comunicazione pubblica invia di tanto in
tanto un messaggio internet a tutti i sacerdoti, facendo attenzione che i messaggi siano
pochi, perché, come diceva Sara Farrell, &€ importante che siano considerati importanti.

3.2.9. Transparency is cheaper. Secondo William Whiston, la diocesi non puo
fornire dei conti sbagliati o agire senza la dovuta responsabilita, perché gli sbagli non
sono soltanto errori dell’amministratore o del Cardinale, ma ne esce ferita I'immagine
della Chiesa’. Perd, non & soltanto un problema di opinione pubblica. Secondo
William O’Shaughnessy, CFO di Philadelphia, gli errori provocherebbero
l'applicazione di ulteriori leggi alle istituzioni della Chiesa, che sarebbero cosi
parificate alle societd commerciali, e, se cosi fosse, la gestione di ogni singola
parrocchia ne risulterebbe burocratizzata, con un costo molto elevato e con

conseguenze negative sulla dedizione dei pastori alla cura dei fedeli. La consulenza e

71 S. CAINE, Intervista, 7 settembre 2012 presso "ufficio dell’Arcidiocesi di Baltimora.

72 C. DOLAN, Intervista, 13 agosto 2012 presso 1'ufficio dell’Arcidiocesi di Chicago.

73 ARCHDIOCESE OF NEW YORK, Report on the Services of the Archdiocese of New York, in “Catholic New York”
(luglio 2012) p. 5. La versione pdf puo essere consultata on line: www.cny.org.

74 W. WHISTON, Intervista, 4 settembre 2012 presso 1’arcidiocesi di New York.

14



la trasparenza devono essere attuate non solo per 'amministrazione, ma anche per gli
attori politici e legali della societa”.

3.2.10. The importance of Canon Law. I CFO hanno suggerito l'importanza che ha
il diritto canonico nella gestione quotidiana della Diocesi. Quando hanno iniziato il
loro compito di gestione, la loro conoscenza del diritto e dei limiti stabiliti dalla legge
erano del tutto insufficienti; per questo, essi hanno suggerito 1'utilita di una formazione
in diritto canonico e in dottrina sociale della Chiesa, soprattutto per coloro che
s’inseriscono per la prima volta nella diocesi o per i membri del consiglio degli affari
economici diocesano’. Tale formazione dovrebbe iniziare come un evento di
accoglienza, quasi di fundraising, perché questi fedeli significano molto per numerose
iniziative diocesane e per la gestione stessa della diocesi.

Malgrado il fatto che non esista un modello unico per la partecipazione dei laici
nella gestione delle risorse presso le organizzazioni ecclesiastiche e poiché le modalita
dipendono dalle precise circostanze e culture di ogni luogo, lo studio delle buone
[migliori] pratiche di amministrazione (c.d. best practices) permette di trarre due
principali conclusioni. Per prima cosa, le autorita della Chiesa chiamano i fedeli con
sempre maggiore urgenza ad una attiva presenza intesa non solo come sostegno delle
strutture ecclesiali materiali, bensi come sviluppo personale nel segno della
corresponsabilita. In secondo luogo, tale corresponsabilita pud essere rilanciata o
limitata dalla capacita della Chiesa di stabilire un dialogo tecnico oggettivo con gli
esponenti della societa odierna. Cio significa che la corresponsabilita dei fedeli e legata
alla trasparenza ed alla rendicontazione con cui le autorita della Chiesa esercitano, a
tutti i livelli, il loro governo.

75 W. O’'SHAUGHNESSY, Intervista, 6 settembre 2012 presso 'arcidiocesi di Filadelfia.

76 cfr. J. MINAMBRES, La nozione di “bene ecclesiastico” nella prima codificazione canonica, in “Tus Ecclesiae” 19
(2007) 95. L’autore presenta uno studio dell’evoluzione del concetto che permette di intravedere la
complessita della situazione in cui si trovano gli amministratori diocesani.

15



